
Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

PODDER-THEISING INA, Indien - schreck­
liche, vielgeliebte Mutter. Tradition und 
Mentalitätsbildung bei Hindus. Oros, 
Altenberge 1995. (278). Brosch. DM 58,-. 
Die Verf. erweist sich nicht nur als mit den 
Lebensverhältnissen der Inder vertraut, 
sondern zeigt kompetent die weltanschau­
lich-religiösen und die gesellschaftsbilden­
den Hintergründe auf, die bewußt oder 
unbewußt das Lebensgefühl und die Ver­
haltensmuster eines Hindu prägen. Sie be­
schreibt nicht nur, sondern setzt sich aus­
einander; dabei scheut sie auch schwierige 
Auseinandersetzungen mit verschiedenen 
Positionen der hinduistischen Sicht der 
Welt nicht, die dem westlichen Denken oft 
diametral gegenüberstehen und die auch 
untereinander kaum in Einklang zu brin­
gen sind. 
Der Hindu ist zwar in seiner Glaubens­
überzeugung nicht an Dogmen oder an 
eine Lehrautorität gebunden, der Ablauf 
seines Lebens und sein Verhalten unterlie­
gen jedoch genauen Regelungen. Das Ein­
halten dieser Regeln ist Ausdruck der 
Zugehörigkeit zur Gesellschaft mit ihren 
vielen Untergruppen und wird von dieser 
auch eingefordert. Diese gesellschaftliche 
Abhängigkeit bedeutet eine Außensteue­
rung, welche die Entwicklung einer eige­
nen Persönlichkeit weder begünstigt noch 
wünschenswert erscheinen läßt. Rollenge­
rechtes Verhalten ist wichtiger als Eigen­
ständigkeit. 
Der für Hindus auch heute noch wirksame 
Verhaltenskodex wurde ca. im 1. Jahrhun­
dert v. Chr. vom Gesetzgeber Manu formu­
liert (10). Er hat aus der Weisheit der Veden 
und Upanishaden ein anwendbares und 
überprüfbares Lebensformular gemacht. Es 
ist offensichlich ein sich wiederholender 
Vorgang, daß Wahrheit und Weisheit einer 
katechismenhaften Festschreibung und der 
Übersetzung in Lebensregeln bedürfen, um 
Gültigkeit zu bekommen und zu behalten; 
der Preis dafür ist aber die Gefahr der Er­
starrung und Veräußerlichung. 
Der Hindu lebt gegenwartsbezogen, sein 
Interesse richtet sich weder auf die Ge-

69 

schichte noch auf die Zukunft - mit allen 
Folgen, die sich daraus für menschliche 
Aktivitäten und menschliches Planen er­
geben. Gefragt sind nicht lineare Abläufe 
und deren innerer Zusammenhang, son­
dern die Bezogenheit auf die ewig gleich­
bleibende Hintergrundwelt, die sich in der 
Verläßlichkeit des Kosmos und in der un­
veränderbaren Ordnung des menschlichen 
Lebens spiegelt. 

Ihren Ausdruck findet diese Hintergrund­
welt im Mythos, der ebenfalls Gegenwart 
und Jetzt bedeutet und weder Vergangen­
heit noch Zukunft kennt. Er erinnert nicht 
geschichtliche Ereignisse, sondern be­
schreibt geschichtenhaft, was dem Leben 
vorgegeben ist. Die Übereinstimmung mit 
dieser dem Leben vorgegebenen Wirklich­
keit hat einen fast mystischen Charakter, 
bestimmt die äußere Lebensrealität und ist 
wichtiger als äußere Fakten und Ereignisse. 
Von diesen kann daher auch keine Korrek­
tur der inneren Sicht ausgehen, was wie­
derum zu einer Banalisierung des mysti­
schen Strebens führen kann, wenn die 
eigene subjektive Sicht zum alles beherr­
schenden Prinzip wird. Da die eigene 
Lebensnot und die eigenen Wünsche an das 
Leben nicht einfach ausgeblendet werden 
können, besteht ja die Gefahr, daß man sich 
statt des mühevollen Entschlüsselns der 
jenseitigen Wirklicheit Luftschlösser baut; 
diese werden dann in der Hintergrundwelt 
angesiedelt, und das vor allem dann, wenn 
Vergangenheit und Zukunft als Lokali­
sierungsmöglichkeiten für Wunschträume 
weitgehend ausfallen. 

Großen Raum nimmt in den Ausführungen 
von P. Th. die Rolle der Frau als Mutter ein, 
die als erdhaftes Element dem Männlichen 
gegenübersteht. In der klassischen indi­
schen Gesellschaft bekommt die Frau ihre 
Bedeutung (erst) durch die Geburt von 
Söhnen. Dies prägt nicht nur ihr eigenes 
Lebensgefühl, sondern hat auch großen 
Einfluß auf die Kindererziehung, die ihr 
während der ersten Lebensjahre des Kindes 
praktisch allein obliegt. Für die Mädchen 
bedeutet dies, daß sie eindeutig in die die­
nende Rolle der Frau und des Mutterseins 
hineinwachsen. Die Buben erfahren zwar 
die ganze Zwendung der Mutter, diese ist 



70 

aber vermischt mit dem Bedürfnis der 
Mutter nach emotionaler Zuwendung. 
Buben erlernen dadurch den Bezug zur 
Realität weniger als Mädchen; sie sind die­
ser daher, wenn sie später mit ihr konfron­
tiert werden, ziemlich hilflos ausgesetzt. Sie 
schwanken dann vielfach zwischen der 
Rolle dessen, der Ansprüche stellt und 
keinen Widerspruch duldet, und der Rolle 
dessen, der sich schweigend fügt und 
unterwirft. 

p. Th. hat ein beachtenswertes Indienbuch 
geschrieben. Leider erfährt man über sie 
nur, daß sie ,lange als teilnehmender 
Beobachter in Indien gelebt hat' (4) und 
Deutsch unterrichtet hat (195). Thre Aus­
führungen sind ansprechend und an­
spruchsvoll. Sie ist nicht jemand, für den 
Indien und das indische Leben ein Wall­
fahrtsort ist, an dem ein von westlicher 
Kultur und Vernünftigkeit krank geworde­
ner Europäer Heil und Frieden findet. 
Nüchtern und ernüchternd deckt sie die 
Not und Leid verursachenden Seiten des 
indischen Lebens und der indischen Gesell­
schaftsordnung auf, die dem Einzelnen 
diskussionslos vorgegeben sind, die ihm 
Geborgenheit und Orientierung geben, ihn 
aber zugleich binden. Die gegenwärtigen 
Veränderungen bewirken jedoch, daß die­
ser äußere Halt für immer mehr Menschen 
verlorengeht. Für jemanden, der vorher 
keine Selbständigkeit ausbilden konnte, 
führt dies zu großen Erschütterungen. Die 
Gefahr eines fundamentalistischen Fest­
haltens an der vertrauten Tradition, ver­
bunden mit dem Entstehen von Feindbil­
dern, ist in dieser Situation groß. Außerdem 
verlangt die Begegnung mit anderen Kul­
turen und der Modeme, die wenigstens im 
naturwissenschaftlichen und ökonomi­
schen Bereich unbefragt stattfindet, auch 
ein neues Verstehen der geistigen Hinter­
gründe der eigenen Kultur. Ein im Mythos 
verankertes Denken, das sich nicht herme­
neutisch befragen läßt, kennt weder Begeg­
nung noch Toleranz, sondern schafft Miß­
verständnisse und Abwehr. 

Man legt das Buch nachdenklich, aber auch 
- bei aller grundsätzlichen Zustimmung -
mit einem ambivalenten Gefühl aus der 
Hand. Die Fülle des Wissens der Verf., die 

Das aktuelle theologische Buch 

Klarheit und Entschiedenheit ihrer Aus­
sagen und die Qualität der Auseinander­
setzung sind beeindruckend. Das Problem 
sind auch nicht kleinere Rückfragen wie 
zum Beispiel die, daß die Verf. offensicht­
lich Gewissen und Über-Ich gleichsetzt 
(203), oder daß sie die umfassende Bedeu­
tung des Essens in einem vedischen Hym­
nus in einem Atemzug nennt mit der Feuer­
bach' schen Gleichsetzung von Essen und 
Sein (208f). 

Die Frage, um die es geht, ist die, ob die in 
der (westlichen) Modeme geltenden ratio­
nalen und psychologischen Denkweisen 
tatsächlich die Allgemeingültigkeit haben, 
die ihnen zugesprochen wird. Es soll hier 
weder einer Esoterik, einer modemen 
Gnosis oder einer Postmoderne noch einer 
narzißtisch individualistischen Subjektivi­
tät von Einzelnen oder Gruppen das Wort 
geredet werden; auch ist aus einem christ­
lich abendländischen Verständnis heraus 
klar, daß eine für alle geltende Menschlich­
keit das Maß ist, an dem letztlich alles zu 
messen ist. 
Ist aber die Unterscheidung zwischen 
subjektiver Innen- und objektiver Außen­
welt, welche die abendländische Welt 
prägt, das einzig mögliche Denkmuster? 
Gewiß haben die damit verbundene Ver­
nunftorientierung und Außenweltbezogen­
heit Erfolg und Fortschritt gebracht, aber 
haben sie nicht auch zu Einseitigkeiten 
geführt wie etwa eine sich aus dem Hin­
duismus ableitende Vernachlässigung der 
Außenwelt? Die Gefahr des Abgleitens ins 
Subjektive besteht nicht nur bezüglich der 
nicht begreifbaren transzendenten Wirk­
lichkeit. Subjektivität kann auch zum lei­
tenden Wahrnehmungsmuster der realisti­
schen Außenwelt werden, indem man diese 
zwar wichtig nimmt, sie aber auf ihre 
Berechenbarkeit, auf ihre Brauchbarkeit 
oder auf ihr Erscheinungsbild und ihre 
Gefälligkeit (Design) reduziert. 
Gewißt ist eine Hermeneutik wichtig, die 
weiß, daß mythologische Aussagen nicht 
,eins zu eins' in die Tatsachenwelt über­
tragen werden dürfen, und die darum nach 
einem entsprechenden Verstehen sucht. 
Vielleicht aber gibt es in Kulturen, in denen 
die Übereinstimmung von Wort und Sache 



Aktuelle Fragen 

nicht so dominant ist wie in der unseren, 
eine Art intuitiven hermeneutischen Ver­
stehens, das nicht von westlicher Auf­
klärung geprägt ist. 
Das Aufzeigen und Bewußtmachen von 
negativen Seiten und Fehlformen einer 
Kultur ist nicht nur legitim, sondern kann 
auch viel zum Verstehen dieser Kultur bei­
tragen. Ist aber eine Korrektur dieser nega­
tiven Erscheinungen nicht auch aus der 
Kraft der indischen Tradition denkbar und 
möglich? Können Umkehr und Bekehrung 
nicht auch dadruch geschehen, daß eine 
Besinnung auf die eigenen Wurzeln kate­
chismushaften Formalismus und Erstar­
rungen aufbricht und der ursprünglichen 
Weisheit ein neues Leben ermöglicht? Die 
Folge wäre dann nicht eine an westliche 
Idealvorstellungen angepaßte Kultur, son­
dern eine neue Möglichkeit des Gespräches 
und der Begegnung zwischen Osten und 
Westen, zwischen intuitiv mystischer und 
rationaler Erkenntnis, zwischen Weisheit 
und Wissen. Für ein westliches Denken 
könnten sich daraus Zweifel ergeben, ob 
die von ihm als selbstverständlich angese­
henen und praktisch heilig gesprochenen 
Wege zu einer reifen Persönlichkeit und 
einem guten und geglückten Leben tatsäch­
lich die allein gangbaren sind. 
Linz fose! fanda 

71 




